Percipio-12.04.2025 1125

Le souci heideggérien
et Le Dénombrement de Bethleem

« “DEM BESORGEN BEGEGNET ES ALS DIESES ZUHANDENES.

Quiconque n'a pas le souffle coupé devant cette phrase n‘a aucun sens de la « beauté » unique en son genre
de Sein und Zeit. Non sans parenté avec le raccourci héraclitéen, elle a, de facon presque incroyable, la
frappe et la structure harmonique d’un fronton d’Egine. »

Francois Vezin (Traducteur en francais d’Etre et Temps de Martin Heidegger)

Apercu du percipio

Lorsqu’une étude sur un auteur est engagée, celui-ci risque de se trouver victime au moins de la
méthodologie de Iétude, sinon de I'idéologie qui 'accompagne. Admettre, par exemple, que la
philosophie d’'un auteur est toujours décomposable en éléments (partes extra partes), n'est pas un
acte de pensée toujours justifié. Etudier un auteur exclusivement a la lumiére des éléments de
préoccupation de son époque parie encore sur une hypotheése qui non plus ne se justifie pas
toujours.

Je pense que cest malheureusement souvent le cas des études sur Martin Heidegger, ce grand
philosophe du XXe siecle. On ne veut pas voir quau fond le sujet traité par Heidegger était
finalement un sujet théologique ancien. Du coup, on n’explique pas pourquoi les questions portées
par Heidegger, sa vie durant, ne cadrent pas avec la tradition philosophique des derniers siécles.
Car Heidegger n'est ni dans la continuité de Kant ni dans celle de Hegel. Et il ne se réclame pas de
Descartes ou de Leibniz. Linterrogation fondamentale de Heidegger est tourné vers « ce qui n'est
pas une chose » : 'dme humaine, la vie, la mort... Explicitement, une des questions peut étre
formulée simplement comme ceci : comment ’homme sachant qu’il va mourir, qu’il est « étre-vers-
la mort », soit encore capable d’avoir un quelconque projet, capable méme d’étre simplement en vie,
la vie elle-méme comportant ontologiquement ce qui est « jeté vers I'avenir », vers la mort ?

Il clair que cette question inscrit avec force le temps comme sujet essentiel. Si Heidegger avait
arraché du divers de I’étant d’Aristote 'étre, d'abord dans une lecture de Brentano, il a fini par
identifier I'étre a son temps théologique.

Ma these est que la phénoménologie était simplement une opportunité pour Heidegger, une
occasion de tester ses sujets thématisés, de les voir différemment, peut-étre de les redécouvrir
autrement. Mais son travail sur la phénoménologie lui a permis, au passage, de dire a ses
contemporains : au lieu de chercher « une science rigoureuse » (cas de Husserl), vous avez a
reconsidérer la phénoménologie plutdt comme un des chemins possibles.

Ce qu’il y a dans ce percipio

Heidegger et Husserl

Heidegger et la phénoménologie
Heidegger est théologien
Brueghel devant Etre et temps




Je suis étonné de voir écrit au sujet de Heidegger ce que je pourrais qualifier d’erreur,
sinon de contre-vérité, dans des livres mais surtout sur internet. L'exemple de
Wikipédia est significatif. D'entrée, il y a cette affirmation : « Dabord étudiant
aupres d’Edmond Husserl et immergé dans le projet phénoménologique de son
maitre, son intérét se porte rapidement sur la question du « sens de ['étre ». »

Est-ce une erreur motivée ? Est-ce pour dire explicitement que Heidegger doit, que,
in fine, nous devons tout a Husserl ? En tout cas, une erreur aussi importante ne
peut étre, me semble-t-il, que volontaire. Mais, les causes ou les motivations de
l'erreur constituent une histoire qui ne me concerne pas ici...

IIn’y a aucun doute, Heidegger avait fait ses études loin de Husserl. Puis sa these de
doctorat et sa thése d’habilitation ont été vraiment sans aucune subordination a un
« supposé maitre » Husserl. Husserl était a 'Université de Gottingen, lorsque
Heidegger poursuivait ses études a Fribourg,.

Heidegger a présenté en 1913 sa these de doctorat a 'Université de Fribourg, these
qui était travaillée sous la direction d’Artur Schneider et avait comme titre Doctrine
du jugement dans le psychologisme. Il importe de préciser quArtur Schneider était
un théologien. Il était un fervent catholique, trés conservateur. Notons aussi au
passage que Schneider était antimatérialiste, antisocialiste...! Tout en étant
antiracialiste, il était devenu, en 1933, membre d'un groupe d'enseignants national-
socialiste.?

Dans cette these, Heidegger analyse cing théories du jugement assez
contemporaines, dont celle de Brentano, toutes dominées par le psychologisme.
Toutefois, Heidegger semble attribuer une grande importance aux Recherches
logiques de Husserl, qui situent le jugement dans la logique du sens. Mais considérer
les Recherches logiques de cette maniére ne fait pas de Heidegger « un étudiant » de
Husserl. Rappelons que les Recherches logiques constituaient la réponse de Husserl
aux critiques de Gottlob Frege, le pére de la logique moderne, l'accusant de
psychologisme. Pour dire que les Recherches logiques constituaient un événement
pour Husserl apres Brentano et face a Frege.

En 1915, Heidegger a ensuite présenté sa these d’habilitation dont les travaux ont
été réalisés, cette fois, sous la direction de Heinrich Rickert, toujours a I'Université
de Fribourg. Cette thése a comme titre Traité des catégories et de la signification
chez Duns Scot (le Saint Augustin écossais). J’y reviendrai.

Avant 1913 et jusqua 1915, Husserl était a I'Université de Gottingen. Il n’est arrivé
al'Université de Fribourg quen 1916. Heidegger, déja habilité, se positionne sur un
poste denseignant et devient en 1916, dit-on3, assistant de Husserl récemment
arrivé a Fribourg. Encore que l'on peut lire dans le Heidegger du Cahier de L‘Herne :
« Husserl étant nommé a Fribourg comme successeur de Rickert, Heidegger
travaille en collaboration avec lui sans étre a proprement parler son assistant. »

1 La place de la religion en Allemagne, chez les intellectuels, nétait pas ce qu'on avait en France. Cela devrait
étre un des éléments de notre compréhension de 'époque de la montée du nazisme.

2 11 est établi quen 1933 Heidegger avait adhéré au parti nazi. Quant & son antisémitisme possible,
hylfothétique ou avéré, le sujet me semble clos. Je partage l'analyse que fait Jean-Michel Palmier, spécialiste
de 'Allemagne, dans son article Heidegger et le National-Socialisme (voir Cahier de 'Herne).

3 Cest la présentation habituelle faite de Heidegger, méme dans des écrits universitaires, hélas !



Pourtant, ils ne sont pas rares ceux qui disent aujourd’hui que Heidegger était
assistant de Husserl. Passons. La collaboration était en tout cas pour Heidegger une
opportunité d’approfondir les questions de la phénoménologie avec Husserl.

Mais la vraie question, la question qui simpose cependant : Quel était le sujet de
Heidegger ? Etait-ce la phénoménologie ?

I- Si nous considérons que la préoccupation centrale de Heidegger était tout
simplement la phénoménologie (cas de Husserl), et c’est ce que considerent certains
universitaires, 1a nous pouvons dire, en effet, que Heidegger était dans un certain
sens « étudiant » de Husserl. Les Recherches logiques l'ont effectivement initié aux
problemes de la phénoménologie. Laquelle était devenue pour lui SON sujet de
recherche. Mais dans ce cas nous aurions des difficultés insurmontables, qui nous
empécheraient d'expliquer 'ceuvre de Heidegger, & commencer par Etre et Temps
paruen 1927.

Est-ce que lerreur est plutét dans 'approche des universitaires, qui ont I’habitude
de classer, d’étiqueter ? Ceux-ci préferent dire :

1- Heidegger est un philosophe,
2- Heidegger doit étre placé sous 'étiquette phénoménologie.

Heidegger serait-il victime d'une certaine méthodologie ?

Loin de ceux qui propagent l'erreur « Dabord étudiant aupres d’Edmond Husserl
et immergé dans le projet phénoménologique de son maitre », les figures
historiques de la traduction et du commentaire, comme Jean Beaufret, Francois
Vézin, Francoise Dastur, etc., savent ce que réverberent I'ceuvre de Heidegger a
chaque niveau, avec des différences de nature. Toutefois, Heidegger lui-méme peut
nous éclairer sur son rapport a la phénoménologie, au moins a travers son texte
intitulé Mon chemin de pensée et la phénoménologie. on peut voir dans ce texte, que
Heidegger a un cheminement propre, puis il rencontre la phénoménologie, laquelle
ne déplace pas ses questions antérieures. Heidegger explicite longuement dans ce
texte sa relation avec Husserl et tout particulierement 1'évolution de son rapport aux
Recherches logiques de Husserl. Heidegger écrit :

« Mes études universitaires commencerent dans Uhiver 1909-1910 a la Faculté de
Théologie de Fribourg. Bien que le gros du travail fut consacré a la théologie, il y
avait encore place assez large pour la philosophie. » Heidegger poursuit : « De
quelques indications tirées de revues philosophiques, javais appris que le mode de
pensée de Husserl était déterminé par Franz Brentano. Sa dissertation [de
Brentano] De la signification multiple de [étant chez Aristote était pourtant mon
unique appui depuis 1907 dans la maladresse de mes tentatives pour accéder a la
philosophie. Dans sa trop grande imprécision, voici la question qui me mit en
chemin : si létant est dit dans une signification multiple, quelle est alors la
signification directrice et fondamentale ? Que veut dire étre ? [...] Des Recherches
logiques de Husserl jattendais une stimulation décisive pour lintelligence des
questions soulevées par la dissertation de Brentano. Mes efforts restaient
cependant inutiles ». On voit bien que I'intérét de Heidegger pour l'étre était fixé
pour toute sa carriere, des sa rencontre avec la dissertation de Brentano, et ce avant
les Recherches logiques, avant sa rencontre avec Husserl dans le texte. Dans un sens,

3



on pourrait dire, ce qui serait peut-étre beaucoup plus juste, que Heidegger était au
meéme titre que Husserl étudiant de Brentano !

Si Heidegger note dans Mon chemin de pensée et la phénoménologie :« Méme apres
la parution du Programme d une phénoménologie pure, je restais sous [emprise de
la fascination toujours aussi forte quexercaient sur moi les Recherches logiques »,
plus tard, cependant, Heidegger a fini par plaider pour une phénoménologie
entendu, comme il disait, non dans sa réalité mais dans sa possibilité.

Dans un autre texte, celui de l'intervention de Heidegger en 1969 au Congres
organisé par ’Académie catholique de Fribourg a l'occasion de la commémoration
de la mort de Husserl, Heidegger dit clairement : « Ma question du temps a été
déterminée a partir de la question de létre. Elle savancait dans une direction
opposée aux recherches de Husserl sur la conscience du temps. »

II-  Sinous considérons que Heidegger porte essentiellement un questionnement
nouveau (sur l'étre), lequel peut étre établi dans un cadre phénoménologique, la
s'ouvre devant nous toutes les nuances du champ heideggérien. Lorsquon lit
Heidegger, on ne peut pas ne pas voir qu’il a un langage particulier, qu’il a une
approche unique, pour ne pas dire singuliere en philosophie. Heidegger n’a-t-il pas
affirmé partout dans ses écrits que la philosophie a oublié I'essentiel et que I'histoire
de la métaphysique est « ['histoire de ['oubli de [étre » ?

Dans Etre et Temps, par exemple, Heidegger établit les catégories du Dasein, qu'il
appelle des existentiaux. Pour ma part, je ne vois pas ou l'on pourrait trouver des
existentiaux dans la tradition grecque ou la tradition allemande. Lorsque Kant
parlait de ses catégories dans Critique de la raison pure, qui sont dans le langage
heideggérien les catégories de l'entendement face a I'étant, Kant avait devant lui
toute l'histoire de la philosophie, ayant classé les catégories de l'entendement au
moins depuis Aristote. Ainsi, les existentiaux semblent sortir de nulle part.

Et I'on peut aller plus loin : puisque son questionnement est si singulier, Heidegger
était-il in fine exclusivement philosophe ? Si Heidegger ne se référait qua la
philosophie, il serait clairement dans une philosophie qui n'aurait rien a voir avec la
philosophie arrivée jusqu'a nous, avec une histoire lancée depuis la nuit des temps.
De toute fagon, Heidegger revendique un devoir de déconstruction de cette
philosophie, de sa métaphysique, de 'histoire...

Voici ma perception : Heidegger, avant d’étre philosophe, était théologien ; et il I'est
resté. Heidegger a étudié les Grecs avec les yeux d'un théologien. Et, il est resté
théologien méme durant sa période Holderlin. Mais, il y a bien plus. Car Heidegger
explique lui-méme que la philosophie est une science ontologique (ou devrait 1'étre)
et la théologie une science ontique. La différence ? Les objets de la théologie sont
donnés (Vorhandene), I'ame, Dieu, le bien, etc. Evidemment, c’est la foi qui est a
l'origine de ces données. La philosophie, quant a elle, n’a pas de données, les données
doivent apparaitre (ou pas). La philosophie doit s’intéresser a ce qui se montre, le
laisser apparaitre (dans la clairiere (aAn0e1a)), laisser apparaitre 'étre. Le travail de
Heidegger était donc de laisser apparaitre en philosophie les objets de la théologie.
Ainsi, on a beau cherché une définition simple du Dasein, on ne peut trouver mieux
qu'une identification pure et simple avec 'ame humaine. Aussi le role de la



phénoménologie devient-il clair dans I'acheminement de Heidegger. En somme,
I'exploit de Heidegger était de faire voir les Grecs a travers le miroir de la théologie
(ousia, par-ousia...) et de faire voir la théologie dans le miroir de la philosophie.

Avant de commencer ses études en philosophie, Heidegger avait déja une armature
théologique bien solide, méme s’il n’était pas allé jusquau bout de ses études
théologiques. Sans ses problemes personnels, Heidegger aurait continué ses études
théologiques et aurait pu devenir le Maitre Eckhart du XXe siecle.

On peut lire dans les derniers mots de la conclusion de sa these d’habilitation : « La
philosophie de lesprit vivant, de lamour engagé, de ['union a Dieu dans la
révérence, dont on n'a pu que suggérer ici les points d orientation les plus généraux,
et tres particulierement une catégoriologie commandée par ses tendances
fondamentales, se trouvent aujourdhui devant la tache considérable de prendre
une position engageant les principes par rapport au systeme de vision historique
du monde... »

Oui, Heidegger a intégré la phénoménologie, il I'a méme faite évoluer « de la réalité
a la possibilité ». La phénoménologie était vue comme un moyen dacces, une
maniéere de saisir ce qui est mais qui n'est pas une chose. Car il y a a saisir dans ses
questions fondamentales dont les sources sont théologiques — n’ont rien a voir avec
Husserl-, ont pris une forme a Marbourg notamment dans sa collaboration avec le
théologien Rudolf Bultmann. Notons que ce théologien, devenu ami de Heidegger,
a interprété le Nouveau Testament a la lumiére de Etre et Temps.

Dans la Phénoménologie de la vie religieuse, couvrant les cours de Heidegger entre
1918-1921, on trouve des commentaires des Epitres de Saint-Paul, des
commentaires des Confessions de Saint-Augustin... Pour ma part, jétais étonné de
voir que, dans cette phénoménologie de lexpérience religieuse des premiers
chrétiens, Heidegger avait déja une terminologie propre qui sera ultérieurement
étoffée dans Etre et Temps. On trouve dans la Phénoménologie de la vie religieuse
les termes et les sources de « la vie facticielle », « le souci », « la parousie », « la
kairologie », etc.

Revenons brievement & Husserl. Ce dernier n’a rien de tout cela, il n’y a pas de
théologie chez le « supposé maitre » Husserl, parce que Husserl était avant tout un
mathématicien, formé avec le célebre maitre Weierstrass. Husserl, passant par
I'école Brentano, cherchait a fonder la vérité (mathématique) dans la subjectivité, a
fonder finalement les mathématiques. Le probleme de Husserl était essentiellement
noético-noématique. Il faut ajouter que Husserl n’a pas eu un parcours classique en
philosophie, c’est peut-étre la raison pour laquelle il était changeant dans ses textes :
il y a en effet le Husserl avant les Recherches logiques (avant les critiques que lui a
adressé Frege), et le Husserl apres les Recherches. 11 y a le Husserl avant les Ideen
et le Husserl apres les Ideen (abandonnant les Recherches logiques), etc. 1l y avait,
par exemple, une période ou Husserl ne reconnaissait quun Moi pratique, et plus
tard il a reconnu un Moi pur. Pour Heidegger, en revanche, il n’y a pas de
subjectivité, pas de Moi du tout, quelle que soit la période considérée.

Heidegger était constant depuis ses débuts avec les jésuites. Il n’avait pas connu de
changement majeur, mais des évolutions dans des cadres nouveaux chaque fois de



l'acquis. Méme dans sa période Holderlin, 'acquis s’était simplement traduit dans le
langage du sacré.

Dans sa conférence prononcée en 1924 devant la Société de Théologie de Marbourg,
Heidegger avait posé la question de savoir si le temps était un sujet philosophique
ou théologique. Heidegger me semble situer dans sa réponse le sujet plutét a
I'interface philosophie-théologie. Cette conférence se montre comme une synthese,
le coeur de ce qui allait étre I'ceuvre majeure, Etre et Temps, publiée trois ans plus
tard, en 1927. Tout y était déja : le souci, le « on », la possibilité de I'impossibilité,
'étre vers la mort, le propre et I'impropre, le temps qui jaillit de I'avenir... Il identifiait
déja le temps et I'étre-1a (Dasein).

Je pense que l'on peut voir 'origine de cette identification dans la référence que fait
Heidegger, assez tot dans cette conférence, au théologien Saint-Augustin : « Saint-
Augustin a mené au livre XI des Confessions la question jusquau point de se
demander si lesprit [ui-méme est le temps. Et puis i1l a abandonné la son
interrogation : « In te, anime meus, tempora metior [...] » Ce qui signifie en
paraphrasant « En toi, mon esprit, je mesure les moments du temps, cest toi que
je mesure quand je mesure le temps [...] » ». Ainsi se trouve transformée la
question « Qu'est-ce que le temps ? » en « Qui est le temps » ? Bien sir, le temps
authentique, précise Heidegger, ne se mesure pas, la question « Quoi? » étant
transformée en « Comment ? »

Est-ce que la perception théologique de Heidegger avait, elle-méme, changé ? J'ai
bien précisé plus haut que Heidegger était constant. Je sais néanmoins que les
universitaires aiment identifier les périodes de l'ceuvre d'une vie, que les
universitaires ont une méthodologie qui doit décomposer en éléments et puis
reconstruire, le but étant de mieux saisir et mieux présenter les composantes de
I'ceuvre. Il importe de voir ce que pensait Heidegger lui-méme de ce fait.

Dans une réponse de Heidegger a une lettre du Pere Richardson du 1er mars 1962,
Heidegger écrit : « La distinction que vous faites entre Heidegger I et Heidegger 11
est justifiée a la seule condition que l'on prenne garde a ceci : Ce n'est qu'a partir de
ce qui est pensé en I quest seulement accessible ce qui est pensé en II, mais le I ne
devient possible que s’il est contenu en II. » Ce texte est clair et original ; en tout cas,
il n'est pas cartésien. Il restera certainement toujours étrange pour certains
universitaires. Car, comment faire surgir 'antérieur du postérieur ? Mais l'essentiel
de Heidegger n'est-il pas dans le jaillissement du temps de I'avenir, et non pas du
présent ?4

Si Husserl cherchait a fonder « la phénoménologie comme une science rigoureuse »,
il cherchait en effet le principe des principes qui porterait méme toutes les autres
sciences, si Husserl pouvait en conséquence revendiquer son appartenance au grand
projet historique cartésien, celui de fonder les sciences ; Heidegger, lui, voyaient
dans toutes ces sciences une restriction a I'étant, a la chose. Mais pour ce qui nest
pas une chose, Heidegger cherchait a fonder une ontologie fondamentale;
Heidegger n'était pas concerné par un Dasein spécifique des hommes abstraits :
Euclide, Descartes ou Weierstrass.

4 Dans I'angoisse, le Dasein, projeté devant la mort, voit le temps jaillir de ’avenir.



Heidegger n’avait rien a voir avec l'histoire de I'homme abstrait, désincarné.
Heidegger avait refusé de s’installer a Berlin, il était ami des paysans tout autour de
sa Hitte dans la Forét Noire. Heidegger s’intéressait a 'homme ordinaire, a son
milieu et aussi a la relation de 'homme aux objets ordinaires.

Lors d’une récente relecture de Etre et temps, jétais frappé par la constance de
l'existence des autres dans 'ambiance du monde ; les autres existent évidemment
dans le « nous-on ». Heidegger parle en effet de « étre dans la moyenne » comme
« caractere existential du on ».

A un moment de ma lecture, je me suis subitement interrogé, et, me semble-t-il, en
l'absence de toute nécessité d'interrogation au lieu ot j'étais dans le texte de Etre et
temps, c'était un terrain ontologique. Ma question était : mais pour moyenner ne
faut-il pas dénombrer ? Je savais que dénombrer concerne l'ontique mais pas
I'ontologique. A ce moment précis, 'image du Dénombrement de Bethleem est
réapparue dans mon esprit : je voyais ce tableau de Brueghel en méme temps que
les propos de Heidegger. Le tableau de Brueghel a bizarrement fait corps avec le
texte de Heidegger.

Par Pieter Brueghel l'Ancien — File:Pieter Bruegel the Elder - The Numbering at Bethlehem - (Farbe korrigiert, gescharft), Domaine
public, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=23492733

Sur le tableau, il y a d’abord la scene de I'évangile, ou Joseph et Marie, enceinte, ne
sont pas ot ils sont d’habitude dans les tableaux, c’est-a-dire au centre. Tout se passe
comme si Joseph et Marie ne sont pas le sujet, tout en étant essentiels. Dans
Bethleem transposée par Brueghel dans un village hollandais enneigé, Joseph et
Marie sont venus comme des gens ordinaires au dénombrement ordonné. ’homme
ordinaire, cet « homme moyen » constitué de vieux, dhommes, de femmes et
denfants, a une particularité : il est « occupé» par des « utilisables », des


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=23492733

« ustensiles ». Lhomme ordinaire n'est pas intéressé par le centre du tableau.
L’homme ordinaire est « préoccupé », voila ce qui détermine 'homme moyen. Le
« souci » de 'homme moyen est la tout évident, et puis, il y a le lieu objectif
d’enregistrement et de comptage, le dénombrement.

Le tableau montre ce que ne peut rater le regard : une roue placée exactement au
centre, la roue du hasard. Au centre, il y a donc un dénombrement que personne n’a
ordonné, il est d'une autre nature, il est universel : le visible et I'invisible du hasard,
qui dénombre aussi en supprimant par la mort. Qu'est-ce qu’il y a de certain, donc
de central, et en méme temps indéterminé dans la vie, au point qu’il puisse rendre
possible la préoccupation aussi ordinaire pour ’'homme ordinaire ? Cest la mort, en
tant que « possibilité de ['Tmpossibilité », possibilité de I'impossibilité de mon étre.
La roue est fondamentalement au centre, la mort est certaine ; mais personne ne la
regarde, étant indéterminée... Cest cette indétermination qui rend possible la « vie
inauthentique », la « vie impropre ». Voila ce qui définit [existentialité de ’homme
moyen.

Said Koutani

Rouen, 12 avril 2025

Références du Percipio

Heidegger, Cahier de L'Herne, dirigé par Michel Haar, Paris, 1983.

Heidegger et la question du temps, Francoise Dastur, PUF, Paris, 1990.

Traité des catégories et de la signification chez Duns Scot, Martin Heidegger,
Gallimard, Paris, 2019.

Etre et temps, Martin Heidegger, traduit par Francois Vézin, Gallimard, Paris, 1986.
Texte cité de Wikipédia consulté le 12.04.2025, a I'adresse :
https://fr.wikipedia.org/wiki/Martin Heidegger

Recherches logiques, Edmund Husserl, PUF, Paris, 2011.

Questions III et IV, Martin Heidegger, Gallimard, Paris, 2011.



https://fr.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger

